# 中在家花祭的文化隐义

陶 思炎

### 一 问题的提出

爱知县东荣町中在家的"花祭"作为日本国指定重要无形民俗文化财,已传承了数百年,至今仍是当地最有特色的民俗艺术活动。2009年12月我荣幸地受到日本神奈川大学国际常民文化研究机构的邀请,参加国际常民文化研究机构亚洲祭祀艺能的比较研究第二回研究会,并作为日中韩联合调查组的成员一同到爱知县东荣町中在家做"花祭"的田野考察。在研究会上日本学者介绍说,花祭与中、韩文化有联系,目前学界对花祭尚没有很深的研究,其中有很多东西还看不出它们的真正意义。

在实地调查中,我一直在观察和思考:"花祭"的名称究竟潜含着什么秘密?花祭中的神鬼来自哪里?是何身份?花祭中事物的文化象征意义和宗教哲学主题又是什么?针对这些问题,本文拟就考察所见,提出自己的初步判断。

## 二 "花祭"名称的含义

关于"花祭"的名称,一些日本学者曾做过学术的分析与判断,诸如哲口信夫、武井正弘、山本广子等,他们提出了象征稻穗的企盼丰收说、持花归去的入净土说、死后归附花上的再生说,以及象征孩童的子孙繁衍说等观点。<sup>(1)</sup>之所以如此众说纷纭,乃是"花祭"象征意义的幽隐和复杂。

在中在家"花祭"的考察中,我们在现场没有看到"花"和"花树"的出现,但也并非没有可加以追寻的踪迹。

在日本学者从前拍摄的影像资料中,我们可以看到用数米长的毛竹做成的"花树",这些毛竹的一端被劈成密匝的竹丝,象征着花树的枝叶。这一象征与中国湖南省西南部苗族、瑶族的"花树"基本一致。

在湘西苗族的"祭山鬼"中,做"花树"的竹子要一刀砍断,在枝叶上挂上各色纸条插在大门左边,并在"花树"前插上十几根小竹枝。在城步苗族自治县的祭祖仪式"庆古坛"中,也捆扎竹枝做"花树","花树"上也挂着五色纸条。在仪式开始后,"花树"上又挂上粑粑、



写真1

肉串和铜钱作为"花",巫师唱完《踩田歌》后,巫师就"散花",于是众人就"抢花",以象征丰收、吉祥、幸福、子孙兴旺。<sup>(2)</sup>

在中在家2009年的"花祭"中我们虽未见到 用竹杆或竹枝做成的"花树",但在舞床中的 汤釜上方挂着的白盖(びやっけ)及四周悬 挂的大小幡盖上却看到了"花树"存在的身影。 白盖和幡盖上贴挂的各色布条和五色纸条, 正是"花树"的模拟,(写真1)它同湘西苗 族在竹枝上挂五色纸的"花树"做法在形式 和意义上都是一致的。此外,中在家"花祭"快到尾声时,茂吉鬼用扎着彩条的花锤敲击幡盖下的五彩纸条,顿时挂在纸条间的钱币都散落下来,任众人去争抢。这又同中国湖南苗族"花树"上挂钱币,巫师"散花",众人"抢花"的仪式相一致。据此,我们可以判断:"花祭"仪式中的白盖、大小幡盖和茂吉鬼手中的花锤,就是"花树"的模拟与象征;日本东荣町"花祭"中的"花树"及"散花"、"抢花"仪式与中国湖南省苗族的"花树"异曲同工,可能受到中国苗族"花树"形制与仪式的影响。

由于古铜钱的形制为方孔圆边,其圆边象征着乾天,方孔象征着坤地,而天为阳,地为阴,因此,古铜钱



写真2

就以阴阳抱合之象成为太极两仪的象征。太极八卦和古钱在中国民间是常见的辟邪镇物,因此可以说,挂了钱币的"花树"就有了辟鬼除殃的巫傩性质。"花祭"不可能没有"花树", "花树"就在舞床的上方、神、鬼均在其下舞蹈,这本身也暗示了它是神、鬼的出处和归宿。

在南京高淳的傩祭中,面具神均配有硕大的"魁头","魁头"上密密匝匝地布满了竹叶和花瓣,其间散布着数十个木雕神像,作为傩神的背景。(写真 2)在高淳,所谓的"魁头"实际上就是"花树"的象征,并透露出神附丽于花丛中的信仰观念。由此我们可以做出判断:傩祭,就是神祭;"花祭",同样也是神祭。丰收、繁衍、幸福、吉祥等不是"花祭"的真正含义,而是"花祭"的功能追求,或者说,是神祭后得到护佑的体现,它们与"花"没有直接的文化联系,而是通过花中的神灵满足自己的祈望。简要地说,"花祭"的含义就是通过"花树"营造了迎神、送神的场所。

#### 三 "花祭"与山神崇拜

"花祭"的信仰中心是山神崇拜。中在家及所属的东荣町位于中日本的山区,"花祭"中的面具,不论是榊木鬼,还是茂吉鬼、朝鬼等,都以头上长角为其形象的主要特征,(写真 3)构成了山神的众相。有关长角的"山神"图像,我们可以从南京高淳县清代水陆画上寻得。高淳的"山神",体魄雄健,头顶短角,脚踩莲花,双眼圆睁,与"花祭"中的神鬼十分相像。(写真 4)

可以判断,"花祭"面具神头上的角绝不是牛角,典型的耕牛之角是向外弯曲的,因此,



写真3



写真

它与牛无关,"花祭"中神鬼的形象与农耕活动也没有直接的联系。若说"花祭"与农耕文化有潜在的关联的话,那是来自山神的信仰。

在中国古代,"神"的观念与"山林"、"丘陵"、"风雨"等因素联系在一起。《礼记·祭法》曰:"山林川谷丘陵,能出云,为风雨,见怪物,皆曰神。"此外,《荀子·天论》也对"神"做出了解释:

列星随旋, 日月递昭, 四时代御, 阴阳大化, 风雨博施, 万物各得其和以生, 各得其 养以成。不见其事而见其功, 夫是之谓神。

"万物"与山难解难分,正如《释名》所说:"山,产也,言产生万物也。"此外,唐代欧阳询《艺文类聚》卷七引《韩诗外传》曰:

山者,万物之所瞻仰也。草木生焉,万物植焉,飞鸟集焉,走兽休焉,吐生万物而不 私焉,出云导风,天地以成,国家以宁。

正是山与万物生长的关联,使山和山神融入了农耕文化。《说文》曰:"神,天神,引出万物者也。"山能产生万物,因此,山就是神;山神,就是万物所瞻仰之神。因此,"花祭"中的农耕文化因素,不是来自神鬼们的形象和功能追求,而是植根于潜在的山神信仰和对山神禀赋的崇敬。

古人认为,凡山必有山神,山神能献宝却邪。《地镜》曰:

入名山,必先斋五十日,牵白犬,抱白鸡,以盐一升。山神大喜,芝草、异药、宝玉为出。未到山百步,呼曰:"林林央央!"此山之名,知之却百邪。<sup>(3)</sup>

可见,敬山神既可纳吉,又能除凶。"花祭"的仪式中就包括着这两方面的祈愿。在"花祭"开场后不久的双人舞"地固舞"中,有洒水和撒盐的入场仪式,可能也含有以盐祭奉山神的寓意。

山在中国古人看来是"阳精"的象征,也是"生君"之象。《春秋公羊传注疏》卷十七云:"山者,阳精德泽所由,生君之象。"此外,《春秋穀梁传注疏》卷十三引汉许慎之说云:"山者,阳位,君之象也。"山因雄健高峻,与天相接,被视作"阳"的象征,故此《尔雅》称"山西曰夕阳,山东曰朝阳。"此说强调了山的东西两面均与"阳"有关。<sup>(4)</sup> 因山为"阳",山神便无疑是"阳神"了,故能驱邪辟鬼,并带来健康、丰足、兴旺和幸福。

日本"花祭"所表现的是山神祭祀仪式,山神崇拜构成了其巫傩信仰的真正内核。

## 四 "花祭"中的宗教哲学

"花祭"作为带有巫傩风气的民间信仰活动,其中有宗教哲学的因素。究其宗教哲学的依据,则是来自中国的两仪五行观。在中在家的"花祭"仪式中,阴、阳"两仪"和金、木、水、火、土"五行"的观念通过一系列的物象和事象而展现出来。

让我们先看看两仪观在"花祭"中的诸种体现。

其一,日月切纸。在"花祭"表演的现场,贴着多套六幅一组的白色切纸,其中有一幅日月同在的图样。日月即太阳、太阴,也就是"阴阳",这幅切纸彰显了双轮同辉、阴阳和顺的意义。(写真 5)"花祭"的仪式从早晨八点直到夜晚十点多,从日出进行到月升,正是以时间对应空间,表现阴阳两仪的抱合。

其二,庭火与泉水。火与水也是一对相反 相成的对应元素,是阴阳的又一重象征。火

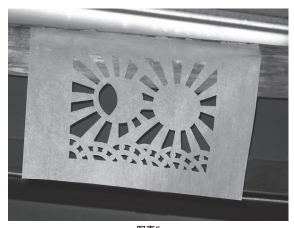


写真5

炽烈、跳动,具有"阳"的性质,水清凉、柔和,能引发"阴"的联想。中在家的庭火与中国古代的"庭祭"或"庭燎"相一致,是以火逐除阴气,为傩祭助生阳气。清人李琪《崇川竹枝词》有"山村好是晚风初,烧火连天锦不如"句,而高诱《吕氏春秋·季冬纪》注云:"大傩,逐尽阴气为阳导也。"可见,山村烧火是普遍现象,火在傩祭中可逐阴导阳。

中在家"花祭"的水是在天明前取自山中的泉水,它与清晨燃起的庭火,两相对应,在文化哲学观念上被纳入了"两仪"的系统。《周礼·秋官·司寇第五》"司煊氏"条载:

掌以夫遂取明火于日,以鉴取明水于月,以共祭祀之明斋明烛,共明水。凡邦之大事, 共坟烛庭燎。

周代"明火"取于太阳之下,"明水"取于月光之下,凡有大事,备"明水"在门外烧火叫"坟烛",在门内烧火叫"庭燎"。"花祭"中的取水和烧火,正是"明火"与"明水"的同在,也是以"庭燎"的方式象征地表达出阴阳两仪的宗教哲学。

其三,山神和水神。山神和水神也分别代表了"阴"、"阳"二性。山为"阳",水为"阴",中国的山水画就表现了阴阳的和顺,两仪的相伴。因此,山神被看作"阳"的象征,水神则被看作"阴"的象征。

在中在家"花祭"的舞床中,砌有用来烧 开水的大灶(汤釜),其灶膛右侧地上插着 的束币上写着"山神"、"水神"的汉字,"山 神"在东,"水神"在西,表明了它们与"阳"、 "阴"的对应关系。(写真 6)汤釜前束币



写真6

上的"山神"、"水神"不是随意书写的,作为"两仪"的象征,它起到了"花祭"仪式的点题作用。

其四,开水。在"花祭"仪式结束前,灶上的一锅水烧开了,舞蹈者双手各拿着一个草把起舞,最后将草把的一端放进锅里,并用草把吸蘸开水追洒场外的观者,以作为驱邪逐疫的巫法。为什么要烧洒滚烫的开水?就不能用清凉的泉水替代吗?开水的文化隐义又何在呢?在"花祭"中用开水来追洒观者,并不是因为开水有消毒的实际作用,而是出自文化观念,

出自对阴阳两仪的哲学认识。因开水是由冷水加火煮成,作为含火之水,开水已不同于普通的泉水,它实际上已成为水、火结晶的象征,成为阴阳抱合的符号。

因为融合了水火、阴阳二性,故开水隐含着太极两仪的意义。由此,开水已从物质的层面 上升到宗教哲学的高度。开水之所以能驱邪逐疫的文化根由即在于此。

至于"五行"观、在中在家"花祭"中亦有表现。

在仪式现场贴挂的切纸中,就有一幅刻着"金、木、水、火、土"的汉字,同"日月"切纸连接在一起,表现出"五行"与"两仪"的相联。"花祭"中的舞者要拜祭五方,其舞蹈不论是独舞、二人舞、三人舞等,基本动作总是联系跳五遍,突出了数字"五"的神秘作用。

无独有偶,在中国江苏省溧阳市的傩舞《跳幡神》和高淳县的《跳五猖》中,也有东、西、南、北、中五方之神,分别使用青色、黑色、红色、白色、黄色的面具,起舞中伴随着念唱,<sup>(5)</sup>他们的舞步也基本相同。

"花祭"对数字"五"的重视,同中国傩舞《跳幡神》等一样,透过对五方、五色的崇拜, 表达出对"五行"观的信仰。

## 五 结语

日本东荣町中在家的"花祭"名称与"花树"相联系,是"花树"迎神、送神意义的概括。 "花祭"仪式的信仰中心是山神崇拜,"花祭"中的神鬼都是"山神"的形象。"花祭"作为 带有巫傩风气的民间信仰活动,其中有宗教哲学的因素,即主要是来自中国的两仪五行观。 "花祭"中的日月切纸、庭火与山泉、山神和水神、煮沸的开水等,包含着"阴阳两仪"的 隐义;而"金、木、水、火、土"切纸,拜五方,五遍舞步等则透露出"五行"观的哲学影响。"花祭"在形式与内容方面也体现了很多日本文化的元素,由于其源头与内涵丰富复杂, 已构成国际间比较研究的重要课题。

- (1) 参见野村伸一: 《东亚的花祭——从1995年丰根村山内的实例说起》(日文打印本),2009年12月。
- (2)参见林河:《古傩寻踪》第346-348页、湖南美术出版社1997年12月版。
- (3)转引自唐代欧阳询《艺文类聚》卷七。
- (4) 详见陶思炎:《石敢当与山神信仰》, 载《民族艺术》2006年第1期。
- (5) 溧阳市《跳幡神》中的唱词:

青面词:"东方青面一神将,威风凛凛透胆寒,如许尔愿命保佑,扫尽邪恶保平安。"

白面词:"西方白面真神君,子夜出游更已深,剪开罗帽显斗牛,村中邪雾尽扫尽。"

赤面词:"南方赤面一尊神,烈火红旗瑞气腾,村前村后斗恶煞,散尽邪恶定乾坤。"

黑面词:"北方黑面果英雄、凶恶怎敢战英雄、收尽灾难难逃免、村村庄庄皆太平。"

黄面词:"中央黄面耀神光,旌旗飘拂显十方,左手职掌兵书剑,右手职掌铁扇刀。"

见《常州市民间文学三套集成资料选编》第8期第6-7页,1988年12月。